
 

Eucharisztia és Úrvacsora 

a magyarországi vallási 

kultúrában 2. 

 

Programfüzet 
 

  



 

  



 

 

Eucharisztia és Úrvacsora a magyarországi vallási 

kultúrában 2. 
 

 

 

15. Szegedi Vallási Néprajzi Konferencia 

Szeged, 2019. október 10-11. 

 

 

 

Helyszín: SZTE BTK Kari konferenciaterem 

és a „Bálint Sándor” terem, 6722 Szeged, Egyetem u. 2. fszt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A fedőlapon Simon András grafikája szerepel 
  



 

Konferencia program 
 

 

2019. október 10. csütörtök 

Kari konferenciaterem 

 

10.30 

A konferencia megnyitása, közreműködik  

 

Gyulay Endre nyug. megyés püspök köszöntője 

Barna Gábor megnyitó 

Szelestei Nagy László: Eucharisztia és Úrvacsora a 16–18. századi 

Magyarországon. Könyvbemutató 

 

11.00 

Elnököl: Ivancsó István 

Erős Katalin Renáta: Krisztus Teste Társulatok a középkori Magyarországon 

Veress Ferenc: A domonkos-rend és a Szentvér-kultusz nyomai a barokk korban 

Barna Gábor: Az Oltáriszentség tiszteletének 18. századi társulata 

Kunszentmártonban 

Jároli József: A békéscsabai Oltáregyesület rendszerváltás utáni első évtizede 

1989-2001. 

 

13.00 – 14.00 ebédszünet 

 

14.00  

Elnököl: Cselényi István 

Watzatka Ágnes: Pange lingua – Lenau Éji vonulása Liszt Ferenc 

értelmezésében  

Ivancsó István: A szentáldozás alatti énekek a görög katolikus liturgiában, 

különös tekintettel az imakönyvek népénekeire 

Miklós Réka: Kapcsolódások az Oltáriszentség misztériumához Schäffer Jakab 

gödrei kántorkönyvének halottas énekeiben 

 

15.30 – 16.00 kávészünet 

 

16.00 

Elnököl: Ivancsó István 

Diósi Dávid: Az Úrfelmutatás szertartása a szentmisében 

Lengyel Zsolt: A szentmisén kívüli áldoztatás gyakorlata 

Cselényi István: A keleti szertartás és az Eucharisztia 

 



 

Medgyesi S. Norbert: „Pro Festo Corporis Christi” – Eucharisztikus színjátékok 

a 17-18. századi Magyarországon 

 

18.00  

Csíksomlyói úrnapi játék, népénekek, ostyahordó énekek. Előadják a Liszt 

Ferenc Zeneművészeti Egyetemen végzett népdalénekes tanárok, a Pázmány 

Péter Katolikus Egyetem Boldog Özséb Színtársulata és a pálosszentkuti Szűz 

Mária schola tagjai Manninger Ágota és Medgyesy S. Norbert vezetésével. 

 

20.00 baráti beszélgetés a néprajzi tanszéken tea és zsíros kenyér mellett. 

 

2018. október 11. péntek 

Kari konferenciaterem 

 

8.00 reggeli kávé a Bálint Sándor teremben 

 

8.30 

Elnököl:  

Maczák Ibolya: Régi magyarországi prédikációk az Oltáriszentségről 

Molnár Dávid: ValentinusRadecius agendája 

Bajáki Rita: Katekizmusok és imakönyvek az Eucharisztiáról. 

 

10.00 – 10.30  

 

10.30 

Elnököl: Marton József 

Iancu Laura: Az Eucharisztia és a bűn 

Burovincz Laura: „Uram, nem vagyok méltó, hogy hajlékomba jöjj…“ 

Bűnbánat és istenfélés az elsőáldozó gyermekek körében a Nógrád megyei 

Terényben 

Kőrösi Dalma: Ajándékozás és egyházi rítus: Az elsőáldozások szokásrendje 

Nógrád megyei települések példáján 

 

12.00 – 13.00 ebédszünet  

 

13.00 

Elnököl: Iancu Laura 

Sz.Tóth Judit: Virágszőnyeg és virágkoszorú. Úrnapja a Buda környéki németek 

szokáshagyományában 

Fábián Gabriella: Úrnapi oltárok Felcsíkon 

Perger Gyula: „A' szent Miseáldozatnak materiája”. Az ostyasütés és eszközei. 

 

14.30 – 15.00  



 

 

15.00 

Elnököl: Perger Gyula 

Marton József: Márton Áron, az Eucharisztia apostola 

Szigeti Jenő: „Néktek is meg kell mosnotok egymás lábait” A lábmosás 

(mandatum) vallástörténete. 

Máté-Tóth András: Radikális eucharisztia 

 

17.00 Zárszó, Barna Gábor 

  



 

Az előadások kivonatai 
 

Bajáki Rita 

Katekizmusok és imakönyvek az Eucharisztiáról 

Az előadásban a 17. század népszerű katekizmusainak – elsősorban az 

evangélikus Madarász Márton, a református Siderius János, illetve a katolikus 

Vásárhelyi gergely nevével fémjelzett munkákról van szó – az Úrnak 

végvacsorájáról/Úr Vacsorájáról/Oltáriszentségről szóló tanítást vizsgálom. Az 

elemzés kiterjed az ezekben a katekizmusokban, illetve a szerző/szerkesztő 

révén ide köthető imakönyvekben meglévő, ugyancsak az Úrvacsoráról/ 

Eucharisztiáról szóló imádságok többirányú vizsgálatára, így például az elmélet 

(katekizmus) és a gyakorlat (ima) viszonylatára, a felekezetekre jellemző 

sajátosságokra, vagy akár a közöttük megfigyelhető különbségekre.  

 

Barna Gábor 

Az Oltáriszentség tiszteletére alapított kunszentmártoni főtársulat 

1766-ban alakult meg Kunszentmártonban egy Oltáriszentség tiszteletére 

alapított főtársulat (Archiconfraternitas Sanctissimi Sacramenti). 

Megalakulásáról viszonylag kevés adata maradt fenn, mert II. József feloszlató 

intézkedéseinek hatására 1786-ban beszüntette működését. Tárgyi vagyonát 

elárverezték, társulati tagnyilvántartási könyvét anyakönyvként használták 

tovább. Az előadás e társulat rövid, húsz éves működését foglalja össze. 

 

Burovincz Laura 

„Uram, nem vagyok méltó, hogy hajlékomba jöjj…“ Bűnbánat és istenfélés az 

elsőáldozógyermekek körében a Nógrád megyei Terényben 

A gyermekekhez valóviszonyulás, a gyermek társadalmi megítélése, 

közösségben elfoglalt státusza kiemelkedőszerephez jutott az elmúlt 

évtizedekben. De miként definiálhatóvagy definiálja saját pozícióját egy közép-

európai keresztény gyermek, milyen tudás, tradícionális Istenkép építi, illetve 

építette a vallásos hagyományt a 20. század elsőfelében? Félelemmel telve vagy 

szabadságot érezve tért be a templomba vagy játszott el egy vallási szertartáshoz 

hasonlatos jelenetet? A zsákfalunak számítóTerény periférikus helyzete miatt a 

háborús időkben felületet biztosított a más falukból kirekesztett katolikusok 

vallásgyakorlásához, az egyházhoz valótartozottságuk, hűségük megéléséhez, 

ami tovább erősítette a helybeliek hagyományaikhoz valóragaszkodását. Ez a 

hitbeli átitatottság, a szentek iránt megélt hűség, bizalom, az imakönyvbe 

kapaszkodás a háborúborzalmaival szemben még szorosabban fűzte össze a 

természetfölöttire végképp érzékeny gyermeklétet az Istenhittel. A családi 

imaalkalmak mellett a gyermek vallásos életének legintenzívebb szakaszát 

officiálisan az elsőáldozásra valófelkészülés jelentette: akkor lehetett elkezdeni a 

hittételeket tanítani, amikor már tudtak olvasni, ezért is kapcsolódott szorosan az 

iskolai élethez. Ministrálni is csak azok a fiúk mehettek, akik már ismerték 



 

azábécét. Ezazonban nem mindig bizonyult hálás feladatnak: a hideg kövön 

térdelve a fiúk gyakran gondolták úgy, a bűneik miatt ekképp bűnhődnek. 

Emellett a napi többszöri közös imádkozás, tiszteletteljes köszöntés, viselkedés 

is elvárás volt. Erkölcsi irányadóaz ószövetségi Tízparancsolat - ezek áthágása 

minősült bűnnek - ezzel szemben a jézusi kettős szeretet-parancsolat mintha 

kisebb hangsúlyt kapott volna. 

 

Cselényi István Gábor 

A keleti szertartás és az eucharisztia 

A címben szereplő „keleti szertartás“ mind az ortodox, mind a görögkatolikus 

egyházat magába foglalja, hiszen az eucharisztia mindkettő számára azonos a 

liturgiával, azaz Aranyszájú Szent János isteniliturgiájával. Krisztus valós 

jelenlétét mind Nyugat, mind Kelet elfogadja, ám vannak köztük különbségek 

is. Míg Nyugat az eucharisztiát az arisztotelészi hülemorfizmus, vagyis az 

anyag-forma-elmélet és a metafizika segítségével közelíti meg (vö. trans-

substantiatio), Kelet a hódolatot nem a szentség látásában keresi, hanem a 

leborulásban (vö. proszkünészisz). A keleti teológia szerint a liturgia fő 

mozzanata a Szentlélek alászállása (vö. epiklészisz). A magyar görögkatolikus 

egyház sajátos felfogása, hogy a liturgia végigköveti, felidézi az Úr Jézus egész 

életét, és ez elvezet a feltámadt Krisztussal való személyes találkozásig. E 

közösségben az eucharisztikus liturgia a nap, az idő, a liturgikus év szerves 

része, az egész folyamat az üdvtörténet meghosszabbítása, a végső jövőbe való 

átlépés.  

 

Diósi Dávid 

Az Úrfelmutatás szertartása a szentmisében 

A középkorban a szentmise központi részében, az átváltoztatásnál - vagyis egy 

olyan helyen, amelyet talán legkevésbé gondolnánk – megjelent egy új 

szertartás: az Úrfelmutatás! Az előadás – miután rávilágít e rítus kialakulásának 

teológiai és a korabeli népájtatosságban keresendő okaira – bemutatja annak 

gazdagságát s átértelmezésének folyamatát, amely máig is érvényes voltához 

vezetett. 

 

Erős Katalin Renáta 

Krisztus Teste Társulatok a középkori Magyarországon 

Az Oltáriszentség különleges kultusza a 14. századtól terjedt el a keresztény 

világban. A Krisztus Teste tiszteletére Magyarországon alakult társulatok 

szerepe kiemelkedő volt a középkori városok életében – nem véletlenül hívja 

őket Kubinyi András nagy testvérületeknek. A jelenlegi kutatások fényében 

összesen huszonegy magyarországi településen mutatható ki létezésük. 

Virágzásuk alatt, a középkor századai folyamán nem csupán vallási közösséget 

teremtettek és a tagok vallásgyakorlatát segítették elő, hanem kiemelkedő 

karitatív tevékenységet folytattak és felbecsülhetetlen lépéseket tettek az anyagi 



 

kultúra terjesztésében. Előadásomban e társulatok megjelenésére, jellegzetes 

vonásaira és az adott város életében betöltött szerepére szeretnék rávilágítani. 

 

Fábián Gabriella  

Úrnapi oltárok Felcsíkon 

Az előadás az utóbbi három évben (2017, 2018, 2019) több felcsíki településen 

(Csíkszentdomokos, Csíkszenttamás, Csíkkarcfalva-Jenőfalva, Csíkmadaras, 

Csíkrákos, Csíkcsicsó, Madéfalva, Csíkszentmiklós, Borzsova, Csíkdelne, 

Csíktaploca, Csíkszereda) megvalósult, az úrnapi oltárállítási szokások 

megfigyelésére kiterjedő terepmunka eredményeit összegzi, valamint elemzi. Az 

oltárok díszítésének, térbeli elhelyezésének, valamint készítői körének 

összehasonlítása mellett arra keresem a választ, hogy a régión belül egységes-e 

az úrnapi oltárállítási tradíció, ha nem, milyen eltérésekkel, helyi 

sajátosságokkal találkozhatunk. Őriznek-e valamilyen hagyományosan örökölt 

díszítő elemet, díszítési módot? (Az oltárkészítés felvállalása) Hogyan történik 

az oltárkészítés felvállalása, mennyi ideig tart, társul-e valamilyen hagyományos 

szerepvállalással, tovább öröklődik-e valamilyen formában? 
 

Iancu Laura 

Az Eucharisztia és a bűn  

Előadásomban az Eucharisztia (vétele) és a bűn közötti, a népi vallásosságban 

megfigyelhető összefüggések felvázolására teszek kísérletet. Az 

Oltáriszentséggel (mibenlétével, lényegével, hatásával stb.) kapcsolatos 

elképzelések, valamint a bűnről alkotott vélekedések együttesen határozzák meg 

az áldozásról való gondolkodást, illetőleg az áldozáshoz való járulás jellegét 

(rendszeresség, kötelezettség, ok, indíték, cél stb.). A második lényeges kérdés 

az, hogy vajon milyen szerepe van az egyháznak (itt: helyi papságnak) a fenti 

„viszony”, „koncepció” alakításában, és milyen szerepe van a személyes  hitnek 

abban, hogy (az egyéni) hitéletében az Eucharisztia végül hol helyezkedik el és 

milyen szerepet tölt be. 

 

Ivancsó István 

A szentáldozás alatti énekek a görög katolikus liturgiában, különös tekintettel az 

imakönyvek népénekeire 

A görög katolikus Szent Liturgia szövegei meglehetősen kötöttek. A római 

katolikushoz képest csekély alkalmi változás (és változtatási lehetőség) van 

benne. Ez érvényes az úgynevezett „áldozási versre” is, amely minden vasárnap 

ugyanaz; a hét megfelelő napjain szintén állandó; az egyes ünnepeken is 

rögzített szövegű. Ezen a kialakult renden nincs joga sem a papnak, sem a 

kántornak vagy a népnek változtatni. Mindazonáltal az áldozók számának – 

sürgetett – növekedése a 20. század elejétől magával hozta, hogy – a hívek 

igényének eleget teendő – egyes kántortanítók különböző népénekeket írtak az 

Oltáriszentség tiszteletére, amiket az áldoztatás alatt lehetett és lehet énekelni. 



 

Az előadás az alapok bemutatás után főleg ez utóbbi témára igyekszik 

összpontosítani, és az imakönyveinkben, nyomtatásban megjelent népénekeket 

kívánja bemutatni, egy eddig teljesen feldolgozatlan terültre kalauzolva a téma 

iránt érdeklődőket. 

 

Jároli József 

A békéscsabai Oltáregyesület rendszerváltás utáni első évtizede 1989-2001.  

A békéscsabai Páduai Szent Antal-templomban működő Oltáregyesület múltjára 

vonatkozóan csak ebből az egy évtizedre vonatkozón rendelkezünk jelenleg 

iratokkal, ami alapján az egylet munkája bemutatható. A korábbi időszakokban 

működött az egyesület, de dokumentálni nem tudjuk. Ami a korabeli sajtóból 

megismerhető, azt igyekszünk bemutatni. (Az Örökimádás-templom építési 

költségeire adomány, a helyi bizottság összetétele, az egyesület 1927. évi 

zászló-szentelése). A rendszerváltás után az országos szervezethez csatlakozó 

békéscsabai egyesületi tagok a templom liturgikus ruháinak megújításában, 

oltárterítők hímzésében vettek részt, jelentős értéket hozva ezzel létre. Gera 

Henrikné és Ledzényi Pálné népi iparművészek tervezték, a tagok szorgalmas 

munkával varrták ki a különböző népi motívumokat. A karitász, az 

egyházközség hitéletében való aktív részvétel, zarándoklatok mellett a budapesti 

központtal való aktív kapcsolatra is törekednek. 

 

Körösi Dalma 

Ajándékozás és egyházi rítus. Az elsőáldozás szokásrendje Nógrád megyei 

települések példáján 

„Az áldozhat, aki lelkileg és testileg felkészült Jézus fogadására.” Az 

elsőáldozás, azaz az Oltáriszentség első alkalommal történő vétele értelmezhető 

olyan rítusként is, amely nemcsak megerősíti a közösséghez való tartozást, a 

hitben való elmélyülést, hanem az áldozó számára egyenlő a felnőtté válás egyik 

lépcsőfokával. A vizsgálódás az elsőáldozás különböző mozzanataira 

(felkészülésre, megjelenésre, gyónásra, röviden a szentmisére, ajándékozásra és 

lakomára) fókuszál. A kutatást két éves etnográfiai terepmunka, hazai és 

nemzetközi antropológiai szakirodalmak feltárása, illetve Nógrád megyei 

elsőáldozókkal és hitoktatókkal készített interjúk segítették. A nógrádi 

terepmunka során szerzett tapasztalatok rámutattak arra, hogy napjainkban 

felértékelődött – az elsőáldozást követő – ajándékozás szokása, így a kutatás 

középpontjában ennek vizsgálata áll.  

Az előadás célja, hogy bemutassa az elsőáldozás menetében történt 

változásokat, kiemelve az ajándékozás fontosságát, annak kapcsolatrendszerét, a 

társadalomban és az egyházi rítusban betöltött szerepének változását az 1940-es 

évektől napjainkig. 

  



 

Lengyel Zsolt 

A szentmisén kívüli áldoztatás gyakorlata  

Az előadás célja az, hogy rámutasson a szentmisén kívüli nyilvános 

istentiszteleti kultusz teológiai jelentőségére, valamint kialakulásának fontosabb 

állomásaira. A hatályos Egyházi Törvénykönyv IV. könyve (CIC) összesen tíz 

kánont szentel e témakörnek. Elsősorban erre támaszkodik jelen előadás, 

másrészt a pápai és tanítóhivatali megnyilatkozásokra, és a liturgikus könyvek 

rendelkezéseit hívja segítségül. A legszentebb áldozat a szentmise, a csúcs és 

forrása annak a tevékenységnek, mellyel Isten megszenteli a világot. A 

szentmise lényegét nézve áldozat és lakoma. A szentmiseáldozat gyümölcseiben 

való részesedés legalapvetőbb formája a szentáldozás, Krisztus magunkhoz 

vétele. Az előadás szólna arról, hogy miért őrizték meg szentmisék után az 

Eucharisztiát, kiknek és hogyan kell őrizniük a Legszentebbet, röviden 

érintenénk a szentáldozás történetét, a szentség kiszolgáltatóját és felvevőjét a 

hatályos jogszabályok fényében, a szentmise és az áldozás kapcsolatát, az 

áldozás és a szentgyónás relációját, valamint a szentmisén kívüli áldoztatás 

gyakorlatát. 

 

Maczák Ibolya 

Régi magyarországi prédikációk az Oltáriszentségről 

Az a tény, hogy az úrnapi, Oltáriszentségről szóló régi magyarországi katolikus 

szentbeszédekkülönösen sok esetben vitairatként funkcionáltak, régóta ismeretes 

a szakirodalomban.Nyilvánvalóan azért lehetséges ez, mert az „igaz hitnek leg-

drágább kintséről” szólva már azegyes beszédek tartalmát tekintve is markánsan 

elkülönült a katolikus és protestáns álláspont.Annál is inkább, mert ezek a 

hitszónoklatok főként a vonatkozó szentségtani álláspontotvoltak hivatottak 

közvetíteni, s igen ritkán volt más témájuk. Előadásomban olyan 

beszédeketmutatok be, amelyeknek szoros filológiai kapcsolata van Pázmány 

műveivel. Az egyes művekszövegalkotási technikáinak ismertetésén túl – a 

szerencsés forráshelyzet következtében –módomban áll bemutatni egy forrás 

többféle felhasználási lehetőségét, valamint a kompilációszerepét a korabeli 

hitvitákban. 

 

Marton József 

Márton Áron, az Eucharisztia apostola 

Márton Áronnak az eucharisztikus Krisztus adott lelkierőt, vigaszt, bátorságot, 

hogy a megpróbáltatásokkal telített körülmények között, négy évtizeden 

keresztül jó pásztorként és gondos atyaként vezesse a reábízottakat. Nehéz 

döntéseit az Oltáriszentség előtt térdelve hozta meg. 

Papi, püspöki élete folyamán szívesen beszélt az Oltáriszentség titkáról. Nem 

kifejezetten teológiai eszmefuttatásokkal közelítette meg, hanem a mindennapi 

keresztény élethez hozzátartozó valóságként tárgyalta. Szerinte az Oltáriszentség 



 

a vallásos élet legfőbb alakítója. A püspök életének titkát leghelyesebben az 

Oltáriszentség misztériuma felől közelíthetjük meg. 

 

Máthé-Tóth András 

Radikális Eucharisztia. Megjegyzések a katolikus eucharisztikus liturgia 

regionális teopolitikai vonatkozásaihoz 

A II. vatikáni zsinat az Eucharisztia szentségét csúcsnak és forrásnak nevezi. A 

Katolikus Egyház Katekizmusa pedig a szentségek szentségének. A Kelet-

Közép-Európa társadalmakban az Eucharisztia ünneplése központi szerepet 

játszik a katolikus és az ortodox rituális gyakorlatban egyaránt. Az 

Eucharisztiával kapcsolatos egyházi és teológiai felfogás mindig tükrözi az adott 

kor kihívásait, s nem csak ad intra, az egyház belső spirituális életére 

vonatkozóan, hanem ad extra a kortárs kultúrára és társadalomra vonatkozóan is 

hatással van. Előadásomban ennek a kettős hatásnak erőterében elemzem az 

eucharisztikus lakoma ünneplésének teopolitikai dimenzióit, kiemelten az 

emlékezet gyógyítása és a történelmi-politikai megosztottság áthidalása 

vonatkozásában. 

 

Medgyesy S. Norbert 

„Pro Festo Corporis Christi” – Eucharisztikus színjátékok a 17–18. századi 

Magyarországon 

Az előadás a 17–18. századi katolikus gimnáziumok eucharisztikus témájú 

előadásait vizsgálja. A barokk kori úrnapi előadások egy része a tékozló fiúról 

szóló evangéliumi példabeszédet dolgozza fel. Ezek közé tartozik az Erdélyben, 

az 1630–1640 körül keletkezett Filiusprodigus-dráma és a csíksomlyói 

ferencesek által 1773. április 9-én, nagypénteken színre vitt, négyfelvonásos 

darab. Az 1650-es években, ugyancsak Erdély területén bemutatott 

JesuFilyMariae játék az ószövetségi Frigyládát állítja a középpontba, mint az 

Oltáriszentség előképét.  A kolozsvári jezsuitáknál 1700. június 10-én, úrnapján 

előadott játék a Dániel könyvében megörökített három ifjú, Sidrach, Misach és 

Abdenago történetét mutatja be: ők nem voltak hajlandók Nabuchodonosor 

aranyból készült képmását imádni, ezért Babilónia királya tüzes kemencébe 

vettette őket. A három ifjú az igaz Istenben bízva megmenekült a lángok között, 

mire a darab szerint Nabuchodonozor király megtért, és a játék végén már az 

egész Theatrum leborulva imádta a kenyér színe alatt lévő nagy Istent.  

Három olyan paraliturgikus Eucharisztia-iskoladrámáról tudunk, amely tanító 

jellegű. Elsőként Csíksomlyón, az 1727 nagypéntekén előadott, hét jelentből álló 

misztériumdráma után egy négy stációból álló játékot olvashatunk, amelyben hét 

angyal beszélget, ill. vitatkozik arról, hogy Krisztus valóságosan jelen van-e az 

Oltáriszentségben. Másodikként Nagyváradon, 1738. június 8-án a jezsuita 

diákok deklamáltak egy versezetet Jézus testéről és véréről. A tartalmi, költői és 

dramaturgiai szempontból legszebb és a 21. században is előadható úrnapi játék 

„Pro FestoCorporisChristi” címmel Csíksomlyóról maradt fenn a 18. század 



 

egyik ismeretlen esztendejéből. A játék során az úrnapi körmenet négy 

állomásánál 4–4 angyal mondja el oktató, himnikus és litániázó stílusban az 

Oltáriszentségről szóló hitigazságokat.  

 

Miklós Réka 

Kapcsoldások az Oltáriszentségmisztériumához Schäffer Jakab gödrei 

kántorkönyvének halottas énekeiben 

Krisztus évente megünnepelt feltámadási misztériuma a keleti és nyugati 

keresztény liturgiában kisebb ciklusokban is teljes érvénnyel jelen van. Nem 

csak a vasárnapi mise, hanem minden szentmise üzenetként közvetíti Urunk 

kínszenvedésének, halálának és feltámadásának a misztériumát. A halotti misék 

kísérő énekelt ájtatosságai a jozefinista misehagyomány szellemében a mise 

teljes hosszán átvonuló, egy tematikus egységet képező, hosszú felajánlási 

sorozatokra emlékeztetnek. A jozefinizmus mintegy 200 éves virágzása alatt e 

széles spektrumok engedtek teret a mindenkori kántorok alkotói 

tevékenységének bizonyítására, rátermettségének, a számára fenntartott teológiai 

érvényesülési keretben e téren való ismereteinek csillogtatására. Schäffer Jakab 

tanító gödrei évei alatt egyaránt ellátta a falu német és magyar gyülekezeteinek 

zenei liturgikus szolgálatait. Fennmaradt kántorkönyve ékes bizonyítéka a 19. 

század végi kéziratos kántori irodalomnak, nemkülönben gondos teológiai 

alapozással elkészített használati halotti repertoárról tanúskodik. 

 

Molnár Dávid 

ValentinusRadecius agendája 

ValentinusRedecius (? - 1632) danzigi származású erdélyi unitárius püspök élete 

végén agendát írt az „úri szent vacsoráról”. A könyv egyszerre elhatárolódás a 

többi felekezettől és az Isten, illetőleg Jézus emberek iránti szeretetének 

hangsúlyozása. Terjesztését 1638-ban megtiltották. 

A filológiai-dogmatikai tárgyú tervezett előadás a szakirodalom korábbi 

megállapításait pontosítja, helyesbíti, felhívja a figyelmet a nemrégiben még 

ismeretlen magyar fordításra, és arra, hogy honnan merítette művét Radecius, 

amelynek példányait ennek ellenére kobozták el. 

 

Perger Gyula 

„A' szent Miseáldozatnak materiája”. Az ostyasütés és eszközei. 

Az eucharisztia őskeresztény ünneplésének egyszerű, hétköznapi kenyerét a 

nyugati egyházban csak a 11. században váltotta fel a kovásztalan kenyér, az 

ostya. Az ostya formáját, anyagát és lehetséges díszítményeit először a Firenzei 

Zsinat határozta meg 1439-ben. 

A tiszta búzalisztből sütött áldozati kenyér elkészítése a szerzetesek, majd a 

világi papok feladata volt. Az általuk használt eszközöket, a készítés módját 

azonban már a 17. század elejére „megbízható személyek”-re bízták. Az ostya 

sütése így egészen a 20. század elejéig a kántorok, sekrestyések, tanítók feladata 



 

volt, amelyért azok külön javadalomban is részesültek. Éppen a jövedelem 

kiegészítése miatt általánossá vált az általuk sütött, konszekrálatlan ostya világi 

használata is. Ezt a gyakorlatot az 1920-as 30-as évek egyházmegyei zsinatai 

megtiltották, így az ostya sütéséhez addig használt eszközök lomtárakba, 

magánkézbe, jobb esetben múzeumokba kerültek. 

Az előadás az ostya készítés eszközeinek történetét, azok díszítményeit, az 

egyházi előírások szerint készült szentostya és a konszekrálatlan ostyák ünnepi 

süteményként való használatának összefüggéseit mutatja be.  

 

Szigeti Jenő 

„Néktek is meg kell mosnotok egymás lábait” A lábmosás (mandatum) 

vallástörténete 

Az úrvacsora alapja Jézus utolsó vacsorája, amit megelőzött az a megdöbbentő 

jelenet, hogy Jézus megmosta a tanítványok lábát. A nagycsütörtöki liturgiában 

így kerül be a lábmosás szertartása, aminek érdekes, nagyon széleskörű 

vallástörténeti háttere van. A dolgozat ezt a gazdag liturgikus, vallás és 

művelődéstörténeti hátteret kívánja felvillantani, utalva ennek a különös 

liturgikai elemnek ma is megszívlelendő szimbolikus tartalmára.  

 

Sz. Tóth Judit 

Virágszőnyeg és virágkoszorú. Úrnapja a Buda környéki németek 

szokáshagyományában 

Az előadás a Budai-hegység és a Vörösvári-medence németek lakta településein 

több éve végzett kutatás eredményeit foglalja össze. A katolikus németség 

vallásos lelkületét tükrözte a vallásos tárgyak sokasága az otthonokban, és 

nyilvánult meg az egyházi ünnepek külsőségeiben. Úrnapját kétségkívül a 

legnagyobb pompával ők ünnepelték meg a II. világháború előtt. Az ünnepnek 

két jellegzetes eleme van: egyik a hívek által kötött és a kápolnákban elhelyezett 

virágkoszorúk, mely kapcsolatban áll a Nagyboldogasszony napi 

virágszenteléssel, és feltételezhetően a szerbek Szent Iván napi koszorújával. A 

másik jellegzetes úrnapi szokás a virágszőnyeg készítés. Az 1930-as években 

ismert volt a Budai-hegység sváb településein, de a nagy nyilvánosságot kapott 

budaörsi révén vált ismertté és terjedt tovább. 1938-ban, a Nemzetközi 

Eucharisztikus Kongresszus évében különösen nagy hangsúlyt kapott Úrnapja 

méltó megünneplése, amiről néhány sváb településen készített fénykép 

tanúskodik. A virágszőnyeg készítése napjainkban újra reneszánszát éli, a 

szokás terjedése, elemeinek felélesztése figyelhető meg. 

 

Veress Ferenc 

A domonkos-rend és a Szentvér-kultusz nyomai a barokk korban 

A szeged-alsóvárosi ferences templomról szóló könyvében Bálint Sándor 

kiemelten foglalkozott Hogger János oltárképével (1747), amely a tisztítótűzben 

szenvedő lelkek oltárán található. Elemzésében többek között felhívta a 



 

figyelmet az oltár sajátos elhelyezkedésére a liturgikus térben: a karzat alatti 

előtérben, amely jelképesen a bebocsátás előtti helynek, a purgatóriumnak a 

megfelelője. Itt várakoztak alamizsnára a koldusok is, akiknek a szenvedő 

lelkekért mondott közbenjáró imáját a hívők igen hatásosnak tartották. Krisztus 

kiömlő vére Hogger oltárképén megváltást ígér a bűnösöknek, enyhülést hoz a 

tisztítótűzben szenvedőknek. Ez a hit az alapja a középkori Virdolorum 

(Fájdalmak férfija), vagy a SzenvedőKrisztus mint az Élet Kútja, ill. misztikus 

szőlőprés ikonográfiai ábrázolás-típusának, amely a barokk korban is 

közkedveltségnek örvendett. Előadásomban a fájdalmas crucifixusok barokk-

kori tiszteletének emlékeit vizsgálom meg, továbbá – szintén a Szentvér-

tisztelettel kapcsolatosan – a domonkos rendi apáca, Sienai Szent Katalin 

misztikus revelációinak barokk ábrázolásait idézem fel.   

 

Watzatka Ágnes 

Pange lingua – Lenau Éji vonulása Liszt Ferenc értelmezésében  

Nikolaus Lenau egyik legjelentősebb műve a Faust-legendához kapcsolódó 

elbeszélő költemény (Faust: Ein Gedicht, 1836). A történet önállónak is 

tekinthető versekből áll, ezek között igen érdekes az Éji vonulás, amely az 

erdőben éjszaka lovagló Faustnak egy körmenettel való találkozását mutatja be.  

Bár Lenau vonulása romantikus fantázia, Liszt a Pange lingua gloriosi corporis 

mysterium gregorián dallam – az úrnapi vesperás himnusza, szentségimádásnál 

és szentségi körmenetekben is használt ének – segítségével jeleníti meg, és 

ezáltal úrnapi körmenetként, de legalábbis szentségi körmenetként értelmezi. 

Előadásom számba veszi a Pange lingua gloriosi corporis mysterium himnusz 

történetét és hagyományát, majd Liszt Két epizód Lenau Faustjából. I. Éjszakai 

menet című szimfonikus művében való alkalmazását, és arra próbál választ 

találni, hogy milyen életrajzi adottságok, kulturális és tapasztalati tényezők 

késztették Lisztet arra, hogy Lenau körmenetét az Oltáriszentség tiszteletéhez 

kapcsolja. 


