
Ganczaug Miklós kiállítása; 2014-09-19. 

EVANGÉLIUMI TÁRLAT – EVANGÉLIUMI TÁVLAT 

Kép és szó elválaszthatatlanul egymásban és egymásból él. Beszélünk a képekről, szavakba foglaljuk 

benyomásainkat róluk, címük van a képeknek, mondandójuk, értelmezzük őket. Látva őket – és itt 

most Ganczaugh Miklós képeiről beszélek – elakad a lélegzetünk, ámulunk csendben, majd megszóla-

lunk, szükségét érezzük, hogy megszólaljunk, hogy az élményt megosszuk egymással, kérdezzünk, 

hogy értelmezést kérjünk. Kertész Imre Jegyzőkönyv című regényében olvasom a következő monda-

tot: „az értelmezésre, éreztem, mindenképpen szükségem lenne”.  Az történt ugyanis, hogy álmában 

az írónak megjelent a Megváltó egy hajléktalan képében. Az álomból, az álomképekből felesége ri-

asztja fel. S ekkor érzi annak szükségét, hogy a néma álmot, az álomképeket értelmeznie kell. „Írás-

hoz fogtam… Kapkodó, hevenyészett betűkkel az alábbi sorokat vetettem egy füzetlapra: «Vigyázni 

tehát, keresni a kapcsolatot a mindenek mélyén rejlő ősboldogsággal, a teremtéssel; írni; s másrészt 

ügyelni az engem körülvevőkre – magányt keresni, sőt megteremteni azt, de lehetőleg mégsem bű-

nösen felszámolva mindent, ahogy szoktad»”. Nemcsak a kép igényli a szót, a szó is a képet. Betölt-

heti-e a szó azt a hivatását, hogy „jelenlétet teremtsen” /Gedamer/, ha nem képszerű? Van-e költé-

szet szókép /metafora, metonímia stb./ nélkül? S tágabban, költői kép nélkül, melyről azt írja Nagy 

László, hogy „energiasűrítés”? Ganczaugh Miklós képei bennem költői, irodalmi asszociációkat éb-

resztenek. 

A ceruzarajzok elbűvölnek, s az evangéliumok világát sugallják. Szent Ágoston, amikor először találko-

zik az evangéliumokkal, viszolyog tőlük, különösen a Márk Evangéliuma „konyhanyelve” taszítja. Ide-

genkedik az evangéliumok egyszerűségétől. Olvasásukat egy valamire való rétortól méltatlannak érzi. 

Amikor belső indíttatásra – „Tolle, et lege! Vedd és olvasd!” – újra előveszi őket, szíven üti varázsere-

jük, felismeri nagyságukat, s meghatározza stílusukat: „sermo humilis – alázatos beszéd”. Ezeknek a 

ceruzarajzoknak a stílusa, lelke, lényege, hogy „sermo humilis”. Sermo humilis a javából. 

Ganczaugh Miklós képei – mind együtt – Evangélium Ganczaugh Miklós szerint. Bármiről is szólnak, 

Jézusról vallanak. Szubjektíven, ezért objektíven, hitéből fakadóan, ezért hitelesen.  Minden olyan 

kísérlet, mely objektív rajzát akarja adni Jézusnak, és ezzel hivalkodik is, kudarcot vall. A második 

parancs képtilalmának /2Móz 20,4; 5Móz 5,8/ az értelme Jézusra vonatkozóan is beigazolódik. Szent 

Ágoston azt mondja „A lélek Istennel való magányos beszélgetéseinek könyvében”, hogy Isten annyi-

ban ismerhető meg, hogy „ki ő nekünk”. Ez áll Isten Fiára, Jézusra is. Aki objektív képet akar festeni 

Jézusról, az kudarcit vall. Akik azt mondják, hogy mi most itt az igazi, a hamisítatlan „történeti” Jézust 

hirdetjük, íme, itt a teljes portré a tudományos teljesség igényével, azok portréjáról kiderül, hogy 

hamis kép Jézusról. Az egyik azt állítja róla, hogy ő a nagy forradalmár, a másik, hogy karizmatikus-

gyógyító, a harmadik, hogy tudós rabbi, vagy, hogy vallási reformer, újító stb. Mindegyikben lehet 

valami igazság, a hamisság abban van, hogy ezt a valamit a teljes igazságnak állítják be. Öten vagyunk 

testvérek, mi mindannyian szubjektív képet rajzolunk édesanyánkról, mindannyian azt mondjuk el, 

hogy ki ő nekünk. Eltérő képet rajzolunk róla, és éppen így igaz képet. Az evangéliumok címe, hogy 

Evangélium Máté, Márk, Lukács, vagy János szerint, jelzi, hogy szerzőik ara vállalkoznak, hogy arról 

valljanak, hogy ki nekik Jézus. Így rajzolódhat ki, hogy kicsoda is Jézus. Ezért nem tett kísérletet az 

egyház arra, hogy összefésülje eggyé a négy evangéliumot. Úgy lesz teljesebb a kép Jézusról, ha 

ahány Krisztus-követő, annyi evangélium. Ahány szent, annyi hiteles evangélium. Kinek-kinek a ka-

pott képességeivel kell a Szentlélek szárnyai alatt elkészítenie a maga evangéliumát. A Lélektől ihle-



tett evangélisták arról vallanak, hogy ő, Jézus kimeríthetetlen szent titok, de nem távoli, messzi, ha-

nem életük titka, aki életébe vonzza őket. Ahogy Karl Rahner vallja: „a szeretetben szívem közép-

pontja vagy, közelebb hozzám, mint én önmagamhoz” /életem Istene/. Ezt a vallomást érzem ki 

Ganczaugh Miklós képeiből: a ceruzarajzoktól az „Őáltala” című festményig. 

A ceruzarajzok: kör alak, gömb érzet, zárt világ. Szénfeketén. Bennük: sűrűn, haloványan, eleven, egy 

felé, fölfelé hullámzó erecskék, vágyak, a vágyó élet. Ez a szénfekete zártság mintha fölfelé halvá-

nyulna. Mikor együtt néztük a képet, Miklós Babits Mihály első kötetének, a „Levelek Írisz koszorújá-

ból” epilógusából, a „Lírikus Epilógjából” idézett: „Vak dióként dióba zárva lenni / s törésre várni beh 

megundorodtam. // Bűvös körömből nincsen mód kitörnöm. / Csak nyílam szökhet át: a vágy – / de 

jól tudom, vágyam sejtése csalfa. // Én maradok: magam számára börtön…”. A rajzban a zártság föl-

felé halványul, mintha nyílna, ahogy Babits Mihály költészetében ez a „vak dió” kinyílik, mégpedig a 

halálos ágyán írt utolsó művében, a Jónás könyvében. Az első kötet epilógusában azt írja még Babits 

Mihály, hogy „Bűvös körömből nincsen mód kitörnöm, csak nyilam szökhet át: a vágy – de jól tudom, 

vágyam sejtése csalfa.” Az élete epilógusaként írt utolsó művéből kiderül: nem jól tudja. Jónás a Cet-

hal „bűzös sötétjéből” üvölti, vonítja, nyögi imáját: „Bezároltattál, Uram, engem! / Sarak aljába, sö-

tétségbe tettél, / ragyogó szemed elöl elvetettél… / Sóvár tekintetem nyilát kilőttem / s a feketeség 

meghasadt előttem.  / Éber figyelmem erős lett a hitben: / akárhogy elrejtőzöl, látlak, Isten! / Rejtez-

tem én is elüled, hiába! / Utánam jöttél tenger viharába. / Engedetlen szolgádat meggyötörted, / 

magányos gőgöm szarvait letörted. / De mennél csúfabb mélybe hull le szolgád, / annál világosabb 

előtte orcád.” Ez a feketeség valahogy így hasad meg Ganczaugh Miklós kör-rajzaiban is.  

Néztem Miklós képeit, és kérdezgettem: mit… miért… és mért éppen így? A végső érv egy-egy meg-

oldásra legtöbbször az volt, hogy „így kellett megoldanom”, és úgy láttam, mintha maga is csodál-

kozna rajta, hogy miért éppen így. Mintha nem ő tervezte volna őket. A legsajátabb sajátunk, amihez 

igazán közünk van, amin dolgoznunk kell, annak terve nem tőlünk van, nem mi tervezzük meg azt, 

hogy milyen legyen. Gondoljunk csak teremtett önmagunkra. Vagy egy szülő a gyermekére: mennyire 

köze van hozzá, hiszen ő nemzette, tőle születik, rá van bízva, ő neveli, de hogy milyennek születik, az 

nem tőle van, s az életét sem tudja eltervezni. Így van ez a művel is. Ganczaugh Miklós ezt tudván 

tudja. Nekem írt levelét így írta alá: ”Miklós festőnagyapa”. Ez az aláírás sejteti, hogy mennyire örül 

most született unokájának, hogy szemefénye, de az, hogy ilyen csoda, az nem tőle van, ahogy a szüle-

itől sem. Ahogy a mű terve sem. Illyés Gyula írta le, hogy egyszer azt kérdezte Babits Mihálytól, hogy 

„Van-e Isten? – Az már nem a mi gondunk! – felelte. Akár a mű terve. Hál´ Istennek – tette hozzá 

mosolyogva. Utolsó esztergomi látogatásomat egy időre az szakította félbe, hogy épp akkor gyónt 

meg” – tette hozzá Illyés. Azt érzem Ganczaugh Miklós művein, hogy bennük a teremtő terv valósul. 

A terv „nem a mi gondunk”, de hogy a terv a kapott képességeink teljes bevetésével megvalósuljon, 

az bizony a miénk. Ehhez az szükséges, hogy engedjük, hogy a mű – mint Jézus Mária méhében – a 

Teremtő Lélektől bennünk foganjon, legyen meg hozzá a kihordás csendje, az áldott állapot, s hogy 

ebből a csendből a mű a Lélek erejével szülessék, vállalva a vajúdást, a vért, a verejtéket, hogy aztán 

örülhessünk a megszületett csodának, mint ahogy ez ma este itt történik. 

Ganczaugh Miklós képei alatt, a sublóton ott feküdt egy könyv, Pilinszky János összegyűjtött levelei. E 

vaskos kötetből ott, a képeket nézve felidéződött bennem az a levél, amelyet egy francia kisvárosból 

fogalmazott Pilinszky 1967 májusában Pierre Emmanuel francia költőnek. Arról a dilemmáról ír ben-

ne, hogy maradjon-e Nyugaton, vagy hazajöjjön. Tudjuk, ez utóbbi mellett döntött. Ehhez a lehető-

séghez a következőt fűzte hozzá a költő: „ha hazamegyek, a szabadesés hűségén és Isten irgalmán 



kívül semmi egyebet nem látok magam előtt”. Tandori Dezső egyik írásában megjegyzi: „A szabad-

eséses és isten-irgalmas mondat magasművészet... lelkünk üdve van benne”. Nézem Ganczaugh Mik-

lós képeit: „Magasművészet”. „A szabadesés hűségén és Isten irgalmán kívül semmi egyebet nem 

látok” bennük.  Azért nem, mert nincs bennük: a „semmi egyéb”, a hivalkodás. Más van bennük, az, 

amivel Celanoi Tamás Szent Ferenc greccioi, karácsonyi ünneplését jellemezte: „ünnepel az egyszerű-

ség”, a kegyelem, az irgalom örömében. Rokon ez József Attila ujjongásával: „Irgalom, édesanyám, 

mama, nézd, jaj, kész ez a vers is!”. Térdelő öröm ez. Vasadi Péter nyolcvannégy évesen „Szép leszel” 

címmel szerelmes verset írt súlyosan beteg, archeimer kórban szenvedő feleségéhez, akit éjjel-nappal 

hősies szeretettel ápol. Amikor elolvastam a verset, megrendített, azon nyomban felhívtam telefo-

non, s kérdeztem: „Hogy csinálod ezt a csodát?” A válasz így hangzott: „Bocsáss meg, László! Nem 

tudom. Letérdelek. Ő csinálja. Kifacsart citrom vagyok. Gyönyörű, ami történik. Nehéz! Nagyon igaz!”. 

Ganczaugh Miklós képei – a keresztutak is – ezt a térdelő örömöt sugallják. 

Amikor már vészesen közeledett e kiállítás megnyitója, Miklós elhívott magához, hogy nézzem meg a 

kiállítandó képeit. De én már elfelejtettem, hogy hol lakik, nyelvemen volt, hogy úgy kérdezzem, 

ahogy a két tanítvány, János és András kérdezték Jézustól a János Evangéliumban: „Mester hol 

laksz?”. „Gyertek, nézzétek meg!” – volt Jézus válasza. És az evangélista megjegyzi, hogy egész nap 

nála maradtak. Jézus feltárta nekik, hol van az ő igazi otthona, hogy az ő otthona az Atya szereteté-

ben van, abban, hogy „szeret engem az Atya és én szeretem az Atyát”. Ganczaugh Miklósnak hol van 

az otthona? A választ a képei adják meg. S e válaszokat összefoglalja az „Őáltala” című hatalmas alko-

tása. A cím a Szentmisében elhangzó nagydoxológia első szava, melynek folytatása: „Ővele és Őben-

ne”. Mester hol laksz? „Őbenne”. Nem egyedül. Annak ígérete szerint, hogy „ha fölmagasztaltatom, 

magamhoz vonzok minden embert”. Jézus alakja a képen egybenő a kereszttel. A kiállítás megnyitása 

előtt, nézegetve a képet többen kérdezgették egymástól, hogy Jézus arca nem önarckép-e. Ki tudja? 

Egy biztos, a festő útban van e hasonlóság felé. A kereszttel való egység kegyelme biztos nem fog 

hiányozni hozzá.  

Zatykó László         


